



صور أوروبية تأليف: نقولا زيادة







### صُوَر أوروبيَّة

تأليف: نقولا زيادة

صدرت الطَّبعة الأولى عام ١٩٤٧ عن المطبعة التجارية في القدس

#### وزارة الثقافة الفلسطينية

سلسلة الموروث الثقافي

اسم المؤلف: نقولا زيادة

اسم الكتاب: صور أوروبية

الطبعة الأولى: ١٩٤٧ عن المطبعة التِّجاريَّة في القدس

الطبعة الثانية: ٢٠٢٢

مراجعة وتدقيق: رشيد عِناية - نور عرفات

تصميم الغلاف: فاطمة حسين

لوحة الغلاف للفنانة: زلفة السعدي

جميع الحقوق محفوظة. لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو أي جزء منه، أو تخزينه في نطاق استعمال المعلومات، أو نقله بأي شكل من الأشكال، دون إذن مسبق من الناشر.

All rights are reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior permission of the publisher.

فلسطین www.moc.pna.ps

## صُوَر أوروبيَّة

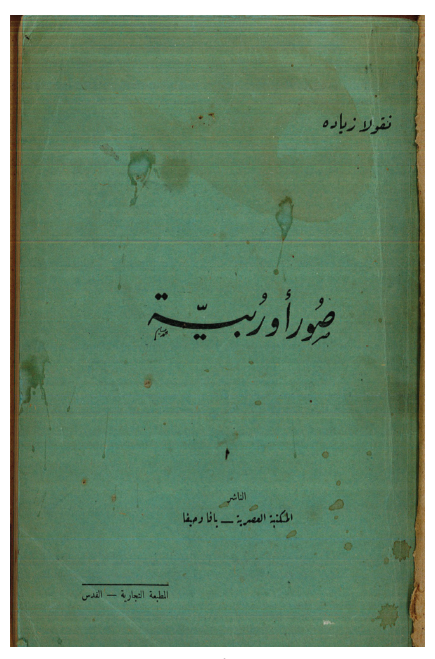
سيادة الرَّئيس محمود عبَّاس «أبو مازن»

لم تكرف صراحاً قاعلة ، لا لارض مطاءة د كان الباؤها وساتها سدعسر في المشعر والمقعة والرولة والمسرح والموسيقى والسنما والعلوم للصثماحية والغكر دالنك فه . ام هذه بكوكنة مد بكت التي نعيد اجداها نقدم باقة سه حمن للبداعات التي مكن ف عسر عالمة لذا المت و حست الشقاف والمعرف .

كانت فلسطه تزخر الملطابع دالكثيات والعحفوالمحالث والمسارح ودور لسسنما والراكز لتقافية والمدايين والماهر ولا من سنارة بهذي سكي لكفروس ، ولعدوساليكا لميساً العلم والمت وله في لحياة النقافية إلى فانت تزوهر مل نعتر موروثنا لتقانى الذي الدعه اجدادا . مرسرام خافظ عليه م عضريه الكرجمال الفادية الدتقراه ويتحقر

مه وشرع که اسع اسعنه

.c. 7



الغلاف الأصلي للكتاب

#### تقدمة الكتاب

تمتد العصور الوسطى ألف سنة تقريبًا، من سقوط رومة إلى سقوط القسطنطينية، وفي هذه الفترة ظهر الإسلام واحتلً القرب الأقطار المجاورة، واكتسحوا البلاد البعيدة، وغت حضارتهم وانتشرت لغتُهم وآدابهم ودينهم.

وفي النّصف الأوَّل من العصور الوسطى، انتشرت الفوضى في أوروبا، وعمّ الاضطراب أجزاءها، لكن في نصفها الثَّاني، بدأ تنظيم الحكومات وقيام السّول. ومن أهم حوادث العصور الوسطى الحروب الصَّليبيَّة التي كانت أكبر صدام بين الشَّرق والغرب.

على أنَّ العصور الوسطى لم تكن فترة حروب فقط، بل كانت فيها تجارة، ومدن، واتصالات بين الشَّرق والغرب، فأدَّى ذلك كلّه إلى مزج الحضارات والثَّقافات، ونتج من ذلك كلِّه النَّهضة الأوروبيَّة بنواحيها المختلفة: فكان ثمَّة النَّهضة الفنيَّة والإصلاح الدينيّ والاكتشافات الجغرافيَّة، وإحياء الآداب وتقدُّم العلوم.

وقد كان من المألوف أن توصف العصور الوسطى بالجمود والظَّلام والتَّخريب والتَّدمير، ولكنَّ المؤرخين الآن يعرفون أنَّها لم تكن كلّها

كذلك. إنَّهم يرون أن فترة التَّدمير كانت قصيرة الأمد، ثمَّ جاء بعدها دور الإنشاء والعمران، والفصول التَّالية توضِّح لنا صحَّة هذه القضيَّة.

# مع الفلَّاح

كانت الزراعة هي المورد الرئيسي المعيشة في الجزء الأكبر من أوروبا في العصور الوسطى، خصوصا إلى القرن الثاني عشر، لها بدأت التجارة والصناعة تحتل مكانها كمورد للرزق. ومن ثمة كانت مدنية تلك العصور مدنية زراعية، وكانت الوحدة الزراعية أساس الحياة، سواء أكانت هذه الوحدة قرية أو مزرعة كبيرة أو أرضا للنبيل تتوسطها قلعته، أو ملكا للدير أو الملك. وكانت هذه الوحدة تتألف من مساكن الفلاحين التي تحيط بقص صاحب الأرض، والأرض نفسها.

في القرن التاسع الميلادي كانت أملاك دير القديس جرمين في فرنسا تتكون من بيت كبير يقيم فيه الرهبان وتحيط به بيوت خشبية يقطنها الفلاحون، وأبنية أخرى تشمل المنزل والمنسج والفرن والبوايك والاسطبلات والمنجرة والمعصرة والمحددة والمخازن وغيرها، وكل هذه يدور بها سور من الأشجار يفصلها عن الأراضي الواسعة الممتدة حولها إلى مسافات بعيدة. وهذه الأرض كانت على أنواع؛ منها المفتلح ومنها المرعى ومنها الكروم والبساتين ومنها الغابات والأحراش، وعندنا إحصاء عن القرية الإنجليزيَّة في القرن الثالث عشر، فقد كان معدل سكانها نحو أربعمئة نسمة، منهم مئتان وخمسون من الرجال والنساء والباقي من الصغار.

وسكان هذه الوحدة الإقطاعية كانوا مرتبطين بالأرض التي أقاموا فيها. وكانوا ثلاثة أنواع: فهناك عبيد يباعون بيع الرقيق، وهمة «أقنان الارض» وهم الذين كانوا أحرارا في أجسامهم، لكنهم لا يستطيعون مع ذلك أن ينفصلوا عن الأرض، فإذا انتقلت ملكيتها من مالك إلى آخر

ظلوا في أرضهم ولا يجوز لهم تركها والانتقال إلى مكان آخر. والأحرار الذين لم تكن تربطهم بالأرض رابطة.

وعلى مر السنين كان عدد العبيد يتناقص وعدد الأحرار يتزايد، لكن نوع العمل الذي كان يقوم به السكان فيها كان يختلف في الطبقة الواحدة عنه في الطبقة الأخرى. حرائة الأرض ورعي الماشية وتربية الطيور وحراسة المزروعات وحصد الغلال وجمعها وطحن العبوب وقطف الأثمار وعصر الخمور: كل أولئك كانت عمل الفلاح. بينما كانت زوجه تغزل الخيوط وتحيك الثياب وترفو ما تمزق منها، وتشاركه في صنع الزبدة والجين. وكانت كل قرية أو وحدة زراعية لها حدادها ونجارها وبيطارها وبقية الصناع اللازمين لصنع الأدوات وإصلاحها.

تحدثنا الرواية التاريخية التي وصلتنا من أيام شارلمان أن (بودو)، وهو فلاح كان يعيش في أرض تابعة لدير القديس جرمين السالف الذكر، كانت له قطعة أرض يعيش هو وعائلته من زرعها. والأجر الذي كان بودو يدفعه عن هذه الأرض كان يتألف من العمل ثلاثة أيام في الأسبوع في أرض الدير الأصلية، ومن المساعدة في كل ما يتطلبه منه وكيل الدير. لكنه كان يدفع بالإضافة إلى ذلك (شلنين من الفضة) بدل الخدمة العسكرية، ونحو ثلاثين ملاعن كل فرد من أفراد أسرته كضريبة. وكان عليه أن يحمل إلى الدير في كل سنة بعض الحطب وشيئا من الخمر وخروفا وثلاث دجاجات وخمس عشرة بيضة وخنزيرين وشيئا من الحبوب والعسل والشمع والصابون أو الزيت. أما الصناع فيتحتم عليهم أن يصلحوا ما يتلف من البناء، ويصنعوا الحراب والعربات والعربات

والبراميل. وتقدم الزوج خيوطا مغزولة وقماشا، وتصنع أردية للوكيل.

والعمل في أرض القرية كان مشتركا إلى حد كبير. حصص الأفراد من أنواع أرض القرية كانت متفرقة؛ لينال كل منهم نصيبا في كل نوع من أنواع الأرض، فكانت حراثة الأرض وجمع الغلال وخزنها وحراسة المزروعات عملا يساهم فيه الجميع ويقتسمون ثماره.

ولم يكن العمل سهلا، فقد وصل إلينا غير وصف واحد لحراثة الحقول في أيام البرد الشديد والأرض يكسوها الصقيع، والرياح تضرب وجه الفلاح ووجه ابنه الذي يساعده. ولم تكن ثيابه تقيه البرد أو المطر، فكساؤه الخشن مخترق، وحذاؤه تنفذ منه الأصابع، وطاقيته ممزقة، وزوجه حافية تسيل الدماء من قدميها على الثلج وهي تسير إلى جانبه تساعده. وشعر العصور الوسطى الإنجليزيّ غني بصور حياة الفلاحين.

ولم يكن وكيل الأرض يرأف بالحراث أو الحصاد، فإذا تأخر عن عمله عاقبه، فهذا فلاح يقول عن نفسه «علي أن أذهب مع الفجر جارا ثوري إلى الحقل غير عابئ بالبرد أو المطر؛ لأنني أخشى السيد الوكيل. يجب أن أحرث في اليوم الواحد فدانا أو أكثر ... ابني الصغير يساعدني ... وها قد أثر فيه البرد فأصبح صوته أجش ... إنه عمل شاق يا سيدي ... ليتني كنت راهبا أو تاجرا أو صانعًا أو أي شيء آخر... ولكنني فلاح».

هـذه الحياة الأوربية التي كانت القرية وحدتها الاقتصادية، كانت

القرية وحدتها الاجتماعية أيضا، وكان طابعها الرئيسي العزلة. فما أقل ما كان يدخل القرية غريب، خصوصا إذا كانت بعيدة عن المدن القليلة التي كانت في أوروبا. ومن شم كانت الجماعة محدودة في تفكيرها وحياتها الروحية، وما أكثر ما كانت تأسن. كانت الكنيسة وكاهنها مصدر حياتها الروحية، وألحانه منتداها الاجتماعي، والرقص سلوة أهلها، والعرافة موحى نسائها، والدجال طبيبها. فالمريض، إنسانا كان أم حيوانا، تشفيه رقية ورثها السكان عن آبائهم الوثنيين، فلما تنصر الأبناء أضافوا إليها (لتكن مشيئة الرب). وهذا بودو يذهب ليبدأ عمل الموسم الجديد في حقله، فيضع في أول مر يحرثه كعكة صنعتها زوجه من خليط من أنواع الدقيق، ثم يتلو عليها تعويذة يرجو من ورائها الخصب والنبت المثقل بالثمر.

وفي الحانة كان الكل يجتمعون كان غاوتون في طريقه إلى بعض عمله، لكن بتون يدعوه إلى الحانة، فيلبي دعوته ويدخل ويشجعه على ذلك أنه يحمل في كيسه فلفلا وطبيبا وثوما، وهي أشياء نادرة، ولذلك كانت مرتفعة الثمن. وفي الحانة يرى الحذاء وحارس الصيد وبائع الإبر والحبال وبائع الصحون والأثاث والإسكاف. ويشرب الجميع ويتراهنون.

وكان الرقص سلوة الجماعة. وما أكثر ما كان القوم يرقصون في ساحة الكنيسة، في أيام الآحاد والأعياد المقدسة وليلة عيد الميلاد. ومع أن ذلك كان ممنوعا فإن القوم لم يرتدعوا. ولعل من أطرف الأساطير التي جاءتنا عن ذلك أن جماعة من السكان رقصوا في ساحة الكنيسة ليلة عيد الميلاد، مع أن الكاهن نهاهم عن ذلك، فتسمروا في أماكنهم وظلوا

راقصين شهورا طويلة حتى بريت الأرض تحت أقدامهم وانطمروا فيها إلى وسطهم وحتى حلهم أسقف كولون من هذا العقاب.

وعلى قلة الزوار للقرية التي نتحدث عنها، فقد كان يأتيها بن آن وآخر شعراء ينشدون السكان قصائد من أنباء الغابرين من الأبطال. وكان يهبط القرية قضاة يفصلون في الخصومات التي تنشأ عن المشاجرات والألعاب والاختلاف على قسمة المحاصيل. وهـؤلاء كانـوا يهبطون القرية مرة في العام. فقد استن شارلمان لإمبراطوريته أن يتجول فيها (رسله) يقضون بين الناس. وكان ذلك معروفًا في إنجلترا في القرون الوسطى أيضا، وزيارة هـؤلاء القضاة كانـت تقتـض جهـدا خاصا في ترتيب المكان وتهيئة المتخاصمين وتحضير الهدايا لرشوة القضاة. وهذا أحـد القضاة في أيام شارلمان يقـول «إنهـم يحاولـون بهـذه الهدايـا أن يؤثروا في نفسي ... ولولا أنهم مَكنوا من اللعب بقضاة قبلي لما فكروا مِثل هذا العمل نحوى ... ولكننى لم أرد أن أوذى شعور الناس فقبلت أشياء تافهة، كبعض البيض والخبز والخبر والطيور الصغيرة ... آه ما الـذ طعـم هـذه الطيـور».

وقد نال بودو في حياته شيئا كان حدوثه امرأ نادرا. ذلك أنه حَظِيَ برؤية شارلمان نفسه، لما زار الإمبراطور دير القديس جرمين في طريقه إلى باريس. ولكن كم من هؤلاء الناس أتاحت لهم ظروف الحياة أن يحظوا برؤية الملك؟

وهمة بعض القرى التي كانت تنعم بقضاء أيام مليئة باللهو والسرور

والمرح عندما تقام أسواق سنوية مناسبة عيد أحد القديسين. ولا تزال بعض هذه الأسواق الموسمية موجودة في أماكن مختلفة من أنحاء العالم، ولا تزال إلى الآن تجلب السرور لعدد كبر من القرويين، وقد كانت من عادة بودو أن يصطحب زوجه وأولاده الى سوق القديس دينيس في كل عام، فيتنقلون بن الدكاكن والبسطات يتفرجون على المعروضات من الأقمشة والثياب وريش الطاووس واللآلئ والطيوب والبهارات واللوز والزبيب وهي الأشياء التي حملها التجار الشرقيون أو النادق ليبيعوها لأغنياء الفرنجة وليحملوا عوضا عنها من منتوجات تلك البلاد. وما أكثر اللغات واللهجات التي كان بودو واصحابه يسمعونها في هذه السوق وأمثالها، وما أكثر أنواع الألعاب التي كان يعرضها المرتزقة في هذه المواسم. وكم طرب بودو وأحفاده من بعده لما سمعوا قصة التاجر الذي حشا فأرا بالطيوب وباعه إلى رجل كان معروفًا عنه أنه يرغب في اقتناء كل شيء جديد، بكمية كبرة من الفضة، على أساس ان الفأر الحشو كان شيئا خاصا بالأرض المقدسة، ولا يظهر إلا فيها.

### مع المسافرين

يتصف النصف الثاني من العصور الوسطى بالنشاط في نواحى الحياة الأوربية المختلفة. فقد تنظمت الحكومات وقامت المدن وعادت إلى الصناعـة بعـض حبويتهـا القدمـة. وكل هـذا حمـل السـكان عـلى التنقـل والسفر، فتنقلوا لبيع ما صنعوا، واستبداله بغيره، وسافروا ليستطلعوا أخبار الأمم التي تعيش في جوارهم، ورحلوا في طلب العلم، وحجوا في سبيل الغفران والتوبة. فبدا من المسؤولين اعتناء بالطرق، البرية منها والبحرية، وبالمراكب من حيث توسيعها وبناؤها وتوفير بعض وسائل الراحـة فيهـا. وهـذه الأمـور شـجعت الكثيريـن عـلى الأسـفار، فشـملت الرحلات جميع طبقات السكان. على أننا ونحن نتحدث عن تيسير السفر في العصور الوسطى نود أن نذكر أنفسنا أن هذا الأمر كان شيئا نسبيا؛ لأنه ظلت هناك صعوبات كبيرة قامَّة في سبيل الرحالين. وعلى كل فالصور التي حصل عليها هؤلاء المسافرين، برا وبحرا، فيها من المتعة واللذة ما يشفع لها.

كانت وسائل النقل البري الأقدام أو الحيوانات، أما المركبات فلم تدخل في حسبان المسافرين إلا في وقت متأخر؛ ولذلك لم تكن هناك طرق معبدة، والمحافظة على الطرق كان معناه أن يُرصَف الجزء الموحل منها، وتُقطَع الأشجار والأشواك النابتة فيها، وأن تُقام الجسور والعبارات على الأنهار والأودية، بحيث يستطيع المسافر اجتيازها. وكان هذا العمل من أعمال البر والخير. وما أكثر الجماعات التي أنشئت للقيام بهذه الأمور. وأشهرها «أُخُوَّة الجسور» التي بدأتها حماسة كاهن شاب، توهم أنه أوحي إليه أن يبني جسرا على الرون قرب أفنيون، وسرت

عدوى حماسته إلى غيره، فتم بناء الجسر وأنشئت الجمعية في أواخر القرن الثاني عشر. وهذه الجماعة، مثل غيرها، كان أعضاؤها من رجال الدين ومن العامة. ومن المتعارف عليه في الرواية التاريخية الإنجليزيَّة أن أول جسر خشبي في على نهر التاهِز أقامته جمعية دينية، وأن أول جسر حجري على النهر نفسه بناه راهب». على أن حكومات المدن والدول أخذت تهتم بأمر الجسور والطرق شيئا فشيئا. ولما جاءت المركبات إلى الطرق اهتم اصحاب الحل والعقد بأن تكون الطرق في داخل المدن عريضة، بحيث تتسع لمركبتين في وقت واحد. ومن أطرف ما وصلنا أمرٌ لهنرى الاول فرض فيه أن تكون الطريق خالية من العوائق بحيث تتسع لستة عشر جنديا يركبون جنبا إلى جنب. وبقدر ازدياد الفائدة التي كانت تعود على المدينة كانت تتزايد عنايتها بالطرق. ولذلك كانت الطرق المؤدية إلى المدن الايطالية ومدن فلاندرز، أي الأراضي المنخفضة، خيرا من غيرها.

أما أن الطرق ظلت أمرا ثانويا في كثير من أصقاع أوروبا، فيبدو من القصة التالية التي وصلت إلينا من القرن الخامس عشر. كان بائع قفازات في طريقه إلى إلزبري (شمالي لندن) قبيل عيد الميلاد. وقد حدث في اليوم السابق لسفر البائع أن احتاج صاحب مطحنة في إلزبري إلى نوع معين من الصخر لإصلاح مطحنته، فأرسل رجلين اقتلعا له ما احتاجه من هذه الصخور. فترك ذلك حفرة كبيرة في وسط الطريق العام عمقها عشر أقدام وسقط المطر الغزير فملأها. فلما مر البائع في الليل لم ير الحفرة فسقط فيها ومات هو وحصانه غرقا. فسيق

صاحب المطحنة إلى المحاكمة، ولكن المحكمة برأته لأنها اقتنعت أنه لم يكن في المنطقة كلها مكان آخر توجد فيه الحجارة التي احتاجها، فهو أراد الخير لمطحنته ولم يتعمد قتل البائع، وهكذا سُمِح لصاحب المطحنة أن يتلف الطريق العام؛ لان الطريق كانت ذات قيمة ثانوية.

أما الطرق الريفية، أي التي كانت تلك بين قرية وأخرى، أو بين دير وقلعة، غير ما يصورها لنا قصة فتى بعثه رئيس الدير ليجلب عشبا من حقول القرية المجاورة. فحمل له الفلاحون العشب على حمار ساقه أمامه، وعاد أدراجه إلى الدير. وكان عليه أن يجتاز جزءا منخفضة من الدرب، وكانت هذه ضيقة إلى حد أن العشب بقي لاصقا بالجانبين، بينما سار الحمار وحده، ولم يتمكن الفتى من رؤياه، وأخذ يضرب العشب معتقدا أنه يضرب الحمار ليسير. وظل على ذلك حتى أقى رهبان الدير للتفتيش عنه.

وكانت الصعوبات والأخطار التي يتعرض لها المسافر كثيرة متنوعة. فهناك اللصوصية على اختلاف أشكالها، وهناك الضرائب «والخاوة» تدفع عند كل جسر أو ممر. وقد أحصى المؤرخون عشرات منها، ولعل أشهرها الضريبة الشخصية التي كان يدفعها المسافر نفسه، وتختلف باختلاف وسيلة النقل، والتعرفة الجمركية على المواشي والمأكولات وغيرها من المتاجر، وكانت هناك ضريبة خاصة بالخمور، يغلب عليها أن تُدفّع عينا إذا كانت الخمور من النوع الجيد. وكان المسافر في كثير من الأحيان يُجبَر على السير في طريق معين ليدفع ما يترتب عليه من الضرائب، وهذا هو المعروف عند المؤرخين باسم «الإرغام على اختيار

الطريق». وكان من حق السيد أن يمتلك كل ما يسقط من المتاع في أرضه؛ لذلك كان يهمل الطريق، حتى تضطرب العربات وتتساقط منها المتاجر والاشياء، فتصبح ملكا له.

أما اللصوصية فقد كان بعضها من عمل أفراد ضاقت بهم الحال فانصرفوا إلى النهب والسلب ليعيشوا. وكان نبلاء الإقطاع الذين فقدوا أراضيهـم وثروتهـم في مقدمـة هـؤلاء اللصـوص، كالـذي وصلنـا مـن أن نبيلين سلبا تجارا من البنادقة بآلات كثيرة من القيماش، ثم فاوضا المدينة نفسها في أن يعيدا المال المسلوب لقاء شيء من النقود يدفع لهم، على ألا يقل عن نصف ثمن القماش الأصلى. وكان ثمة نوع آخر من اللصوصية هو أن يسلب أهل مدينة ما يحمله أهل المدينة الأخرى من المتاجر، وهو من قبيل المنافسة التجارية. وهذا كان كثير الحدوث خاصة في البحر، إذ كانت هذه القرصنة مشروعة في نظر المدن الايطاليـة. لكـن شر أنـواع اللصوصيـة البريـة كان السـلب الفـردي. وكان كثيرا إلى حد أن فردريك الأول سمح لكل تاجر مسافر أن يحمل سيفا ليدفع العدوان عن نفسه. وكانت القاعدة أن يسبر المرء إلى يسار الطريق كي يتمكن من استعمال سيفه بيمناه، إذا جانبه لص وحاول أن يغدر به. وأمر هنري الثاني في إنجلترا بوجوب قطع النباتات البرية إلى مسافة مئتى ياردة على جانبى الطريق العام، حتى لا يبقى ثمة مكان يختبئ فيه اللصوص. وكان مما لجأ إليه أولو الأمر تدريجيا لمقاومة أعـمال الشـقاوة هـذه هـو الإكثـار مـن النـزل والمضافـات والخانـات في الطرق، فأصبح المسافر يجد مكانا يأوى إليه ويضع فيه سلعته فلا تتعرض لنهب الذاهب وسلب السالب.

وكانت أسفار البحر لها أخطارها الخاصة بها أيضا، فكانت السفن بادئ بدء صغيرة مضطرة أن تسير بالقرب من الشاطئ، ولم تتمكن من الابتعاد عنه، إلى أن وصلت البوصلة البحرية إلى أوروبا من العرب. ولما كبرت المراكب كان بعضها يتسع لنحو ألف من الركاب بما في ذلك البحارة. وقد كان عند البنادقة سفن تجارية تحمل نحو خمسمئة طن من البضائع. وبلغ طول السفينة التي ركبها لويس التاسع ملك فرنسا من البندقية مئة وثماني أقدام، وفيها مئة وعشرة من البحارة؛ أما سفن الشمال فقد ظلت أصغر حجما مدة طويلة، فالسفن المعاصرة ما كانت حمولتها من المتاجر أقل وزنا، ومن الرجال أصغر عددا.

كانت المياه الضحلة والشواطئ الصخرية شر ما تخشاه السفن بعد القرصان، الحر منه والرسمي. ولما كانت القاعدة أن السفينة التي تتحطم على شاطئ بلاد تصبح حمولتها ملكا لصاحب تلك البلاد، فكثيرا ما كان النبلاء يوقدون مصابيح بالقرب من الصخور الناتئة في البحر لتضليل السفن فتصدمها هذه وتتحطم عليها. ويروى عن أحد أشراف شاطئ بريتاني في شمال فرنسا أنه أشار يوما إلى صخرة وقال عنها إنها أكرم حجر في ملكه. والمعروف أن الفرنسيين القاطنين على شاطئ خليج سكاي كانوا في مقدمة مضللي السفن في أوروبا في العصور الوسطى. أما المدن الإيطالية فكانت تقسو في العقوبة ضد من يضلل سفينة وكان القانون يقضى برجمه حتى الموت، كما يُفعَل بالذئاب.

وقد كانت للأسفار البحرية قواعدها وأنظمتها. بعضها وضعها الملوك، وبعضها لها مع الحاجة، وبعضها كان يتفق عليه في كل مناسبة. فمن النوع الأول ما استنه ريكاردوس قلب الأسد لأسطوله، في أواخر القرن الثاني عشر. فقد جاء فيه أنه بعد استشارة رجال الدولة وضع القوانين العادلة لإقرار الحق. ومنها إذا قتل رجل أحد ركاب السفينة رُبطَ القاتل بجثة القتيل وألقى في البحر. أما إذا كان القتل على الشاطئ دفن القاتل مع المقتول، وإذا انتضى رجل سلاحه وهدد به أو سبب جرحا فلتُقطَع يده، وإذا ضرب رجل آخر ولم يسل دمه، غُطِّسَ الضارب ثلاث مرات في ماء البحر. ومن يتفوه بالزور والبهتان أو يسبب غضب الله، يدفع أوقية من الفضة اكتساب المغفرة، أما من ثبتت عليه السرقة فليحلق رأسه وليوضع عليه القار وليُلصَق بالرأس الريش ولينزل من المركب في أول بر تلمسه». على أن المؤرخين المحدثين يرون أن هذا القانون البحري كان شديدا لأنه من نوع الانظمة العسكرية، فإن ريكاردوس سنه للأسطول الذي حمل جيشه إلى سوريا لحصار عكا بعد معركة حطين.

أما القوانين التي تمت مع تطور الحاجة إليها فكثيرة، لعل أشهرها وأكثرها شيوعا في العصور الوسطى قوانين أوليرون. وموجب هذه نظمت أمور الموانئ ورسو السفن واستعمال العوامات وغير ذلك مما يقلل الأخطار. فالربان كان مسؤولا عن أخطاء الملاحة الناشئة عن جهل أو سوء نية. فإما أن يعوض المسافرين عن خسائرهم، وإما أن يفقد رأسه. والتجار كان لهم حق في تقرير الطريق المتبع وتعيين

الموانئ وطريقة تعبئة المتاجر وترتيبها. وكانوا هم يتولون الإشراف على العمال ودفع أجورهم. وكان تحميل السفن فوق الحد الأقصى ممنوعا بالمرة في شرع المدن الإيطالية ومدن الهنسا وغيرها.

وقد روي أن ربان سفينة من السفن الهنسية جمع الركاب بعيد خروج المركب إلى عرض البحر وقال لهم «لقد أصبحنا تحت رحمة الله وعواصف البحر، فليكن الكل متساوين بقطع النظر عن الأشخاص. وما دمنا معرضين في كل ساعة لخروج القرصان علينا، أو غير ذلك من الأخطار، فإنه يتحتم علينا أن نتدبر أمر إدارة هذه السفينة؛ لذلك يجب أن ننتخب لنا قاضيا وأربعة مستشارين، وهؤلاء الخمسة يفصلون في الخصومات». فلما انتخب هؤلاء قرأ الربان على المجتمعين خلاصة القوانين المعمول بها، وهي المأخوذة من قوانين أوليرون المذكورة. ولما اقتربت السفينة من ميناء الوصول استدعى الربان الركاب ثانية وطلب اليهم أن يسامح كلً أخاه وينسوا ما كان بينهم ويدفنوا الماضي.

وفيما خلفه لنا فابري، من حجاج القرن الخامس عشر، العقد الذي وقعه مع ربان السفينة التي سافر عليها من البندقية إلى يافا. وقد جاء فيه أنه يتحتم على الربان أن يصطحب بحارة ماهرين وأن يقدم وجبتين كاملتين من الطعام في اليوم الواحد، إما في قاعة الطعام أو في الرف، وأن يكون الخبز والبقسماط والخمر والماء والملح والبيض من النوع الجيد، وأن يتعهد الربان بدفع كل النفقات في الطريق حتى نهاية الرحلة. وعلى كل مسافر أن يدفع أربعين دوكة أو قرابة عشرين جنيها خالص الأجرة. وما اشترطته جماعة فابري ألا يصادر الربان

أمتعة من يتوفى في الطريق، وألا يُلقي بالجثة في البحر إلا إذا كانت السفينة بعيدة كثيرا عن الشاطئ.

وقبل أن نترك هذا الحديث نود أن نشير إلى أمرين إشارة سريعة: الأول الوقت والسرعة، والثاني النفقات.

أما السرعة فتبدو لنا من الأمثلة التالية - أن خبر فتح العرب لسوريا وفارس وصل الصين بعد وقوع الحادثة بثماني سنين، ولما توفي فردريك بربروسا في كيليكيا سنة ١١٩٠ لم يعرف أهل ألمانيا بذلك إلا بعد أربعة شهور. أما أسر ريكاردوس في دلماشيا في نفس السنة فقد وصل إنجلترا بعـد اربعـة اسـابيع. وكان المسـافر العـادي يحتـاج» سـبعة اسـابيع مـن لندن إلى روما، مع أنه وصلنا خبر رجل قطعها في تسعة وعشرين يوماً. أما المعاملات المالية بين إيطاليا وشمبانيا فكان نقلها يحتاج إلى عشرين يوما أو يزيد. وقد كان قطع نحو خمسة وعشرين من الكيلومـترات في اليـوم الواحـد يعتـبر أمـرا عاديـا، مـع أن بعـض السـعاة، قطع أكثر من مئتى كيلومتر في ثلاثين ساعة. أما السفر في البحر فقد كان يختلف باختلاف الطريق المتبعة والفصل. فقد جاء وليم واي مرتين إلى فلسطين في القرن الخامس عشر، وفي المرتين كان يبدأ من البندقية وينتهى بيافا، فاحتاج في المرة الأولى شهرا وفي الثانية نحو شهر ونصف الشهر في الطريق.

واما النفقات فيدلنا عليها أن الراكب العادي كان يدفع ما يقدر بنحو جنيهين أجرة نقله بحرا من المدن الإيطالية إلى الشرق العربي في القرن

الثالث عشر. أما الفارس فكان يدفع أجرة نقله مع رجاله الثلاثة وخيولهم نحو ستة عشر جنيها، وقد دفع أغناطيوس ليولا في القرن السادس عشر أجرة نقله من البندقية إلى يافا سبعة جنيهات. واعتُبرَ غوزوين من حجاج القرن الثاني عشر مبذرا لأنه أنفق مئتي جنيه على حجه مع جماعته الصغيرة.

وما أحسب أننا نستغرب بعد هذا إذ نعرف أن المصلين كانوا في تلك العصور يطالبون من الله أن يحمي كل من هم في الصعوبات والأخطار ويخصون «المسافرين في البحر والبر».

## في المدينة

وصل إلينا ما رواه التاريخ من القرن الثاني عشر الميلاد، أن شابين من لستر تنازعا ملكية قطعة من الأرض، واتفقا على الاحتكام عليها بالمبارزة، جريا على عادة العصور الوسطى. فتبارزا منذ شروق الشمس حتى الظهر، ولم ينل أحدهما حقا من الآخر، واستمرت المبارزة حتى تحشر أحد المتبارزين في مكان ضيق، وكاد يسقط إلى الخندق فيرتطم فيه، لولا أن تنبه خصمه وأنقذه. فعلت من جمهور المتفرجين صيحة عظيمة، سمعها أمير المنطقة من قصره، فخرج يسأل عن الخبر، فنبئ عاحدث. وعندها تقدم المقدمون في لستر إلى الأمير واتفقوا معه على أن يسمح لهم بترك الطريقة القديمة في حل الخصومات، وإدخال نظام التحكم بالمحلفين، على أن يدفعوا له ثلاثة بنسات عن كل بيت يشرف التحكم بالمحلفين، على أن يدفعوا له ثلاثة بنسات عن كل بيت يشرف أربعة وعشرين من المحليين لفض الخصومات متى عرضت عليهم.

هذه هي الوسيلة التي لجأ إليها أهل بيتر ليصبح لهم حق خاص في إدارة شؤونهم القضائية، وادارة هذه الشؤون وغيرها كان يعتبر اصلا حتى يصبح المكان مدينة.

على أنّ المدن الأخرى لم تنتظر كلّها مصادفات مثل هذه لتحصل على حقوقها، فكمبردج مثلًا صارت مدينة لها حريتها وإدارتها المحليّة الخاصَّة؛ لأنَّ الملك هنري الأول منحها ذلك في أوائل القرن الثَّاني عشر، وقَصَرَ الملاحة النّهرية في تلك المنطقة عليها، فلم يُسمَح لأحد أن يحمّل سفينة أو يفرغ حمولتها إلَّا على الرصيف الملكيّ في كمبردج، ولم يُذكّر في البراءة التي أعطاها الملك لمدينته المبلغ الذي تحتم على أهلها دفعه.

ولكنَّنا نعرف أنّ سكان مدينة فرنسيَّة دفعوا في القرن ذاته مبلغًا من المال يقدَّر بنحو ١٢,٠٠٠ جنيه بعملتنا اليوم، ثمنًا لحريّتهم، على أنَّ هذه حادثةٌ شاذَّة.

بمثل هذه الوسائل كان يتذرع السكان لشراء حريات المدن. وهذه المدن، إذا حاولنا أن نتقصى أخبارها، نجدها على العموم واقعة في مركز جغرافي يجعلها صالحة للإيجار أو للصناعة أو الدفاع. ومن ثم كانت تستمتع بثروة تمكنها من دفع المبالغ الكبيرة. ومتى تمتعت بحريتها من الأمير أو غيره انصرفت إلى تنمية موارد ثروتها، وتكاد هذه القاعدة تنطبق على كل المدن القدية التي عاد اليها نشاطها منذ القرن الحادي عشر.

لكن همة مدن أنشِئت من جديد. وهذه تدل في الغالب على بعد النظر عند أولياء الأمور، وعنايتهم بمصالح التجارة والصناعة. فمن ذلك أن إدوارد الأول، ملك إنجلترا، كان عائدا من آيسلندا فرغب في قضاء بضعة أيام في ضيافة أحد اللوردات في شمال إنجلترا. وفي أحد الأيام نظمت رحلة صيد إكراما للملك. فمر الملك أثناء صيده بقرب مخاضة على النهر الرئيسي في تلك الجهة. وأدرك حالا الفائدة التي تعود على مملكته من إنشاء مدينة هناك، فترك الصيد، وتحدث إلى الرعيان سائلا إياهم عن عمق الماء ومقدار ارتفاعه في وقت المطروغير ذلك. ثم استدعى رئيس الدير الذي كان يملك الأرض هناك، وبادله أرضه بأرض أخرى في مكان قريب. ثم أعلن الملك رغبته في وبادلة أرضه بأرض أخرى في مكان قريب. ثم أعلن الملك رغبته في بناء مدينة وإسكان جماعات يتمتعون بحريتهم وبامتيازات تجارية

كبيرة هناك، وبدأ بإقامة قصر له فيها. فتقاطر الناس ولم تلبث أن بنيت الكنيسة والأسوار وأعطي السكان براءة تجعل مدينتهم حرة. وفي أقل من خمسين سنة صارت مدينة كبيرة.

وهذا النوع من المدن الحديثة النشأة في العصور الوسطى كثير في شمال فرنسا والأراضي المنخفضة وإنجلترا. أما بقية أجزاء أوروبا فتغلب عليها المدينة القديمة، التي هي رومانية أصلا، ولكنها كانت قد تهدمت إثر انحلال الإمبراطورية الرومانية وغزوات البرابرة، ثم عادت إليها الحياة، وغزاها النشاط التجاري فظهرت قوية غنية من جديد. ومثل هذه كانت مدن جنوب فرنسا وإيطاليا.

والمدن الأوربية الواقعة على ملتقى الطرق التجارية بلغت درجة كبيرة من الاتساع فقد كان عدد السكان في بعضها مئة ألف، يقيمون في المدينة وأرباضها، لكن أكثر المدن لم تكن من هذا الحجم. فالذي نعرفه أن كمبردج كان يسكنها في القرن الثالث عشر نحو خمسمئة وخمسين أسرة. وثمة مدن في القارة نفسها كانت لا تزيد عن شارع رئيسي يجتازه الطريق العام، ومجموعة من المنازل والبوايك والخانات والفنادق تقوم في جهة أخرى من المدينة.

كانت المدن مراكز الصناعة والتجارة. وكانت إدارة أمور المدينة بيد التجار وزعماء الصناعة فمنهم قناصلها ورؤساؤها وأعضاء مجلسها وقضاتها. وكانت مصلحة المدينة تقوم على أكتافهم. فهم الذين يقررون الرسوم الجمركية التي تدفعها التجارة الأجنبية، وهم الذين

كانوا يعينون ما يدفعه أهل البلدة من ضرائب. وهم الذين يرون إلى استتباب الأمن وما إلى ذلك من ضرورة المحافظة على أرواح الناس وأموالهم.

ولكن إلى هذه الادارة السياسية العامة كان في المدينة تنظيم صناعي تجارى» خاص تقوم به النقابات.

ومع أننا لا نعرف منشأ هذه النقابات تماما، فالذي لا نرتاب فيه أنها كانت يعظم شأنها كما اتسعت صناعة المدينة أو تجارتها. ولعل أصلها اجتماعات دينية كان يعقدها المشتغلون بنوع واحد من الأعمال للعبادة. لكن المهم فيها هو الدور الذي مثلته في حياة المدن الاقتصادية.

كانت النقابة تضم أصحاب العمل والعمال المشتغلين عندهم، وكانت ترمي إلى تنظيم المدة التي يقضيها الصانع كي يتقن صنعته، وتعيين عدد من يقبلون في المصنع الواحد، وأجور العمال. فغايتها إذن الحصول على مصنوعات من درجة متقنة، فتحمي بذلك حتى المستهلك. وكان لها موظفون يقومون بالتفتيش على الأعمال باستمرار، ويتأكدون من جودة الواد الخام المستعملة. فقد جاء في أنظمة نقابة التجارة الباريسية أنه لا يجوز أن تصنع البراميل إلا من خشب السنديان الخالي من العقد. وقد منع العمل ليلا في باريس لأن النور كان غير كاف لإنتاج مصنوعات جيدة.

وتحديد عدد من يقبل في المصنع كان القصد منه الحيلولة دون التزاحم

وكثرة العمال على غير طائل. وكانت النقابة تحدد الأسعار وتعين أماكن البيع ووقته وساعات العمل وأيام الراحة. وقد كان البائعون الباريسيون يوصون بأنه إذا وقف مشتر أمام بائع طعام للمساومة، لا يجوز لبائعي الطعام الآخرين أن يدعوه إليهم إلا متى ترك المكان الأول مختارا.

وكان أعضاء النقابة الواحدة يعين بعضهم بعضا في أوقات الضيق، كما كانت النقابة نفسها تتولى مساعدة العاجز من أعضائها، وتنظيم اجتماعات دينية، وحفلات اجتماعية للأعضاء. ولا تزال المدن الأوروبية المختلفة يظهر فيها ممثلو النقابات العديدة في أيام احتفالاتها وأعيادها البلدية، ومن هذه يوم «محافظ لندن» ، إذ يسير في موكبه ممثلو النقابات التي لا يزيد وجودها اليوم عن أنه مظهر اجتماعي قومي.

والمدن الصغيرة كانت تكتفي بنقابة واحدة تضم الصناع وأخرى تضم التجار، فأكثر المدن الإنجليزية في القرن الخامس عشر كانت تحوي نقابة صناعية واحدة، ونقابة تجارية واحدة. وتدور أعمالها في الغالب حول تنظيم صناعة المنسوجات الصوفية والاتجار بالصوف الخام. وكانت تجارة الصوف موردا رئيسيا للحياة التجارية في إنجلترا، إذ كان يصدر إلى مدن فلاندرز. أما نسج الصوف فكان بعد في دور النشوء في إنجلترا نفسها، ومن ثم كانت نقابة تجار الصوف تتمتع في إنجلترا وخارجها بسلطان كبير في نواحي الحياة الاقتصادية والسياسية. وقد تم تنظيم الاتجار بالصوف رسميا في سنة ١٣٥٤، وترتب على ذلك أن أصبح تعيين الموانئ، التي يُرسَل منها الصوف إلى القارة بيد هذه

النقابة، بالاتفاق مع الحكومة. وهذا سهل على الملك إرسال مندوبيه لمراقبة حصته من الجمارك، وسهل على التجار السفر مجتمعين، ويسر لأصحاب السفن المحافظة على سفنهم وبضائعهم من أخطار البحر. وصار من الممكن للنقابة أن تراقب جودة المواد المشحونة وخلوها من التراب أو الأصناف الرديئة وغير ذلك.

على أن بعض المدن الأوربية كانت فيها أصناف كثيرة من الصنائع، وكان للكل صناعة نقابة خاصة بها، فثمة نقابة الخياطين ونقابة الخبازين ونقابة الشماعين، على نحو ما نجد في باريس.

وكان التعاون بين أهل الحل والعقد في المدينة وبين مديري النقابات وثيقة، فتعاون الجميع في سبيل إقامة الأسواق وبنائها، وتنظيم الأسعار وتحديدها، والتفتيش على المبيعات. وتعاونوا في سبيل تأمين الغذاء الكافي للعمال. وفي كثير من المدن أقامت السلطات البلدية المطاحن والمخابز والمسالخ على حسابها لتأمين حاجات العمال كلها.

وكانت المدينة تحرص كل الحرص على مظهرها الخارجي فتعنى بالبنايات العامة الرئيسية. وهذه كانت ثلاثا: وهي الأسوار، إذ كانت المدينة معرضة للغزو، والكنيسة، ودار المجلس البلدي أو دار النقابة. وقد رأينا كيف أن إدوارد اختط الكنيسة والأسوار لمدينته التي أنشأها، وأقام قصره، وذلك قبل أن يكون لدار المجلس البلدي شأن خاص. وقد يكون للمدينة الواحدة غير دار للنقابات، إذا تعددت هذه. ومما لا ريب فيه أن من أجمل الأبنية التي خلفتها لنا العصور الوسطى

هي دور مجالسها البلدية، ونقاباتها، التي يراها المسافر اليوم على حالها في كثير من المدن الأوربية.

أما الدور الخاصة فكان يغلب عليها أن تكون من الخشب، وقد بني الطابق الأسفل منها من الحجر، إذا توفر. والمدن الحديثة النشأة كان يراعى فيها تنظيم شوارعها بحيث تتقاطع في زوايا قوائم، مثل الذي تشاهده في كثير من المدن الفرنسية والألمانية. أما المدن القديمة فلم يكن ثمة سبيل إلى تغييرها؛ ولذلك تعرجت طرقها كما شاءت وشاء سكانها.

وكانت الفنادق من العناصر الرئيسية للمدينة التجارية. فالتاجر والرحالة والحاج والزائر يأوي إليها. وكانت فنادق إنجلترا، على ما نرى من الرسوم التي وصلتنا عنها، والصور التي تركها كُتَّابُ القرون الوسطى وشعراؤها، تتكون من جزأين سفلي وعلوي. فالسفلي تحفظ فيه المتاجر والأمتعة، وقد يكون فيه حانة يتناول فيها النزلاء شرابهم، والعلوي للنوم؛ وهو قاعة واحدة كبيرة رتبت فيها السرر بحيث تفصل بينها حواجز.

ولم تكن الفنادق في بقية أوروبا تختلف عن هذه كثيرا. وكان من عادة القوم أن ينزلوا في بيوتهم أفرادا من المسافرين تضيق بهم الفنادق، ويتقاضونهم أجرا على ذلك.

وقد حفظت لنا الرواية الإنجليزية أجزاء من قصة فلور الذي خرج يفتش عن حبيبته بلانش فسار مع جماعته حتى تعب، فلما وصل

المدينة نزل في أحد هذه البيوت التي كان يملكها سيد غني كثير الأسفار، صاحب تجربة واختبار، فأجلس هذا السيد فلور قربه على المائدة، وتلطف معه في الحديث، لكن الزائر ظل صامتا حزينا، ولم يأكل شيئا ولم يشرب. ولفت ذلك نظر ربة الدار، فأشارت إلى زوجها أن زائرهم ليس تاجرا، ولكن لعل له غرضا يمكن مساعدته فيه. ويتنقل الحديث فيذكر صاحب البيت أن سيدة اسمها بلانش كانت في داره قبل وقت قصير. وعندها يتنبه فلور فيعطي مضيفه كأسا فضية هدية على خبره. وينصرف إلى الأكل والشراب فيمتع نفسه بها. ويقضي ليلته هناك، وفي الصباح يغادر المكان مع جماعته، بعد أن ينقد الرجل مئة شلن أجرة لإقامته عندهم.

لئن جاز لنا أن نسمي النصف الأول من العصور الوسطى زمن الإقطاع والحياة الزراعية، فالنصف الثاني منها حري بأن يسمى «عصر المدينة» فقد كانت المدينة مركز الحياة الاقتصادية والاجتماعية والعلمية.

## في الدَّيْر

عرفت أوروبا في العصور الوسطى مظهرين من مظاهر النشاط الروحي والفكري؛ هما الدير والجامعة. وفكرة اعتزال العالم وسكنى الدير شرقية قديمة العهد، فقد ظهرت بوادرها في مصر في أواخر القرن الثالث الميلاد وعمت أجزاء الشرق الأدنى في القرن الرابع، وسرت عدواها إلى أوروبا في القرن نفسه. فكان في أواخره ما يزيد عن عشرة من الأديرة في فرنسا وحدها، وكان هذا الاعتزال احتجاجا من الناس على المادية التي طغت على أوروبا في أواخر عهد الإمبراطورية الرومانية. ولم يكن لهذه الأديرة نظم تعين اتجاهها، وتحدد ماهيتها، وأكثر ما كانت تبنى حول مقام قديس، مثل الدير الذي بناه القديس بندكت.

كان الرهبان المقيمون في أحد هذه الأديرة الكثيرة يعيشون على ما يهبه المحسنون للدير. لكن بندكت كان يرى غير هذا، لقد أراد أن يكون الدير مأوى روحيا مستقلا بذاته عن أهل الإحسان، ولن يكون كذلك إلا إذا استقل الدير اقتصاديا؛ لذلك كان يرى أنه من الواجب أن يعمل الرهبان: يعملون في سبيل المعيشة، ويعملون في لا يكسلوا. ومن هنا ترى أن بندكت يقول في النظام الذي وضعه «إن الكسل عدو الروح الأكبر؛ ولذلك يتحتم على الرهبان أن يشغلوا أنفسهم إما بالعمل اليدوي أو بالقراءة في الأسفار المقدسة. ولتوزع ساعات النهار بين هذين النوعين من الأشغال بحسب الفصول ... فليعمل الرهبان في ساعات المساء في ساعات المساء في ساعات المساء المساح الأولى، وبعد الظهر، وليقيلوا بين الوقتين. أما المساء فللصلاة والقراءة. وإذا كانت أحوال الدير تحتم العمل ساعات أطول،

فليقم الرهبان بذلك دون تذمر. فإنه يجب عليهم أن يعيشوا من كد عينهم كما كان يعيش الرسل وآباء الكنيسة الأوائل».

شاعت الرهبنة البندكتية في القرون الثلاثة التي تلت إنشاءها، وأصبحت النظام الرئيسي للأديرة. وأقبل عليها من مل الحروب الكثيرة التي قامت في أوروبا في تلك الأثناء، ومن أفقرته واجبات الإقطاع فعاف العالم، ومن حن إلى حياة روحية: فكانت هذه الأديرة يسكنها عدد كبير من الناس، وكان كل دير مزرعة نموذجية، فأدى ذلك إلى تحسين أنواع الحبوب والغلات والاحتفاظ بحياة زراعية منظمة في مناطق كانت على وشك أن تغزوها الحشائش والأعشاب البرية وتطغى عليها. وبذلك عملت هذه الأديرة على نقل ما عرفه الرومان من وسائل الزراعة العالمية إلى الجهاعات المدنية التي أخذت تعمر غرب أوروبا بعد استقرار القبائل وإنشاء الممالك.

على أن الدير الذي كان مزرعة كان مشغلا وحانوتا أيضا، حتى يتم استقلاله اقتصاديا. ويصعب علينا الآن أن نعرض للصناعات التي كان الرهبان وأجراؤهم يتعاطونها، ولكن أهمها صناعة الخمور وعمل أنابيب الرصاص وأواني الخزف.

ومع نفوذ النظام البندكتي في الرهبنة وانتشاره، فإن أوروبا عرفت بعد القرن العاشر، أنظمة كثيرة للرهبنات، كانت تتفق مع الحاجات الجديدة التي ظهرت في أوروبا في ذلك الوقت. فنحن نجد مثلا رهبنة كلوفي ورهبنة سيتو والفرق الدينية العسكرية والإخوان الدومنيكان

والفرنسيين. فرهبنة كلوني كانت محاولة لإنعاش الحياة الروحية من جديد لأن الأنظمة القديمة كانت قد تغلبت على أتباعها السلطة والنزعة المادية. والفرق الدينية كانت تجري الحملات الصليبية، وجماعات الإخوان خدمت الحركات التبشيرية في أوروبا والخارج. ولعل مما يدلنا على تأثر الناس بالرهبنة في أوروبا في تلك العصور هو أن نشير إلى عدد هذه الديارات. فقد حفظ لنا التاريخ أن فرنسا أنشئ فيها أحد عشر ديرا في القرن الرابع، لكنه كان فيها ما يزيد عن الخمسمائة في القرن العاشر. أما في القرنين التاليين فقد بني فيها ألف دير أو يزيد على أيدي جماعات من كلوني وستو.

كان الناس على اختلاف طبقاتهم الاجتماعية يرون في تقديم الهبات والهدايا للدير عملا من أعمال البر الرئيسية؛ لذلك لا يلبث الدير أن يعيشوا في ينعم بثروة كبيرة، فيقطع الأرض للفلاحين الذين يريدون أن يعيشوا في حماه، فدير القديس ركوي كان له ما يزيد عن المئة من الأتباع وكان علك ٢٥٠٠ بيت من بيوت المدينة التي نشأت حوله. وكان أتباع الدير والمستأجرون لبيوته وأراضيه يدفعون أجر ذلك نقدا، ويحملون إليه بالإضافة في كل سنة عشرة آلاف دجاجة وخمسة وسبعين ألف بيضة ومئتي كيلو غرام من الشمع. هذا مع العلم بأن هذا الدير لم يكن من الأديرة الغنية جدا.

وكثير من الرهبان، خصوصا رهبان سيتو، كانوا يختارون المستنقعات والغابات النائية لإقامة دير لهم. إذ كان ذلك أدعى إلى تمتعهم بالعزلة، ومن ثم كانوا يلقون من النبلاء تشجيعا كبيرا. فإما أن ينضم هؤلاء

إلى الدير ويهبوه أملاكهم أو يهبوه بعضها لأن الرهبان يحسنونها. وكثيرا ما كان الأمراء ينشئون الطرق لتسهل على الرهبان عملهم.

وقد حفظ لنا التاريخ قصة إنشاء دير كلرفو على يد القديس برنارد سنة ١١١٥ للميلاد. قال الراوي «رغب برنارد وجماعته الصغيرة في ترك ديرهم لأنهم لم يجدوا فيه الهدوء الذي طلبته نفوسهم، فاجتمعوا في الكنيسة وتقدم إليهم الرئيس وباركهم وخرجوا بعدها من الدير إلى الفضاء الواسع، وبعد أن قطعوا نحو مئة ميل ولوا إلى واد ظليل تكسوه غابات مكتظة مملله وحشة، ويجرى فيه ماء غزير ... فاختار برنارد المكان لديره الجديد ... وكان ذلك في حزيران ... وبدأ العمل مع جماعته فأقاموا بناء كانت فيه الكنيسة وقاعة النوم والطعام، ولم تُكس أرضه بشيء قط، واكتفى الإخوان بالنور القليل الذي كان يدخل من نوافذ ضيقة لا تزيد الواحدة منها عن حجم اليد. كان طعامهم الأعشاب والماء، وكانت سررهم صناديق مستطيلة يتسع واحدها للرجل ينام داخله، وفراشه وغطاؤه كان من ورق الشجر المجفف يضعه المرء داخل الصندوق ويدخل نفسه بينه. ولما انتهى الرهبان من تحضير هذا البيت كان الصيف قد أدبر، والخريف قد أقبل وكان الشتاء القاسي أمامهم، وليس عندهم شي يتقون به أذاه وشدته. فلا طعام يدفئ الجسم، ولا ثياب صالحة، وكانت ثيابهم وأحذيتهم قد تمزقت، وبدت على وجوه الرهبان أمارات اليأس والفزع ورغبوا إلى برنارد في العودة إلى ديرهم الأصلى، لكن برنارد لم يلن، ولم يلبث أن جاءه أول الغيث، إذ زاره يوما ثري وأهدى الدير عشرة دنانير ... ثم انهمر الغيث».

هذه القصة ترينا الطريقة التي نحت بها الأديرة التي كان مؤسسوها يفتشون عن الأماكن القصية ليعتزلوا العالم. لكن ثمة أديرة أنشئت من أول الأمر قرب المدن لأن رهبانها كانوا يريدون أن يخدموا سكان المدن، ويعينوهم في شؤونهم الروحية. وثمة أديرة اختار منشئوها أماكنها على الطرق الرئيسية لتكون منازل يأوي إليها المسافر والحاج والرحالة، وهذا سر ما ترى من أديرة كثيرة في الممرات الجبلية، كالتي في ممرات الألب وغيرها.

ونعن إذا عرضنا للأديرة عامة لاحظنا أنها من حيث تطورها الاقتصادي كانت عاملا رئيسيا في تنمية موارد الثروة الأوربية ومظهرا أساسيا من مظاهر النشاط الاقتصادي. فقد كانت مؤسسات زراعية أول الأمر، ثم أخذت تبيع غلاتها في أسواقها الخاصة أو الأسواق القريبة منها، ثم اتجهت إلى صنع أشياء خشبية وجلدية ونسج القاش وعمل أدوات معدنية، ونشأت حولها أسواق تجارية لها صبغة عالمية، وأصبح بعضها من مراكز المال الكبرى في أوروبا. وهذه النزعة كانت قوية أيام الحروب الصليبية. بل إن بعض الأديرة كان يسك النقود الخاصة به، كما لو كان مدينة أو حكومة.

وبناء الدير كان واسع الرقعة كثير الأبنية متعددها، وكان يطوفها كلها سور ضخم. فقد كان دير سنت غال تشغل أبنيته ما يزيد عن عشرة

آلاف متر مربع من الأرض، ويتكون من كنيسة وغرف النوم وقاعات الطعام والعمل وأماكن للضيفان ومخازن للغلات وبوايك واسطبلات مختلف أصناف الحيوانات ودور للخدم. وقد تحيط بالدير، على بعد منه، صوامع وبيوت صغيرة يأوي إليها نساك يعيشون على ما ينالونه من الدير. وكل هذه كانت تحت إشراف رئيس الدير الذي كان له منزل خاص به، فلا يشارك بقية الرهبان مساكنهم. وكان له معاونون، يختص كل منهم بالإشراف على ناحية من نواحي الحياة في الدير؛ فهناك المسؤول عن الكنيسة وإقامة الصلوات، وهناك رئيس المرتلين وهناك أمين الضيفان الذي يعتني بالعاديين منهم؛ لأن الضيوف الأشراف كانت العناية بهم من واجبات الرئيس الشخصية.

ولعل أطرف أجزاء الدير بالنسبة لنا نحن، هي المستشفى وقاعة النسخ والمضافة. وقاعة النسخ كانت في الغالب واسعة، يتمكن عدد كبير من النساخ من العمل فيها معا. وقد وصلت إلينا أخبار عن عناية واحد من هؤلاء الرؤساء جاء فيها «كان وليم يعرف أن قراءة الأسفار المقدسة هو غذاء العقل والروح؛ لذلك اهتم باختيار عدد من شبانه وتوجيههم إلى إجادة الخط وعهد إليهم بنقل الأسفار المقدسة ومخلفات القديسين. وكان يشرف عليهم راهب واسع الاطلاع في نواحي المعرفة التامة يعين لكل منهم عمله، ويصحح أخطاءه».

وكان أحد الرؤساء يعد نعم الله على ديره فيذكر وجود نساخين ماهرين عنده. وفي هذه القاعات، وعلى أيدي هؤلاء النساخين، انتقلت إلى أنحاء أوروبا كتابات جيروم وأوغسطين وبيد وأنسلم. ولم يلبث النسخ أن تخطى الكتابات الدينية إلى مخلفات اليونان والرومان في العلم والفلسفة والمنطق فحفظها لأبناء العصور الحديثة.

أما قاعة الضيفان أو المضافة فكانت جزءا رئيسيا من حياة الدير، وكان لها أمين يشرف على شؤونها. كانت مفتوحة لكل عابر سبيل، يُطعَم فيها وينام، بل إن هذه المضافة كان فيها مكان لإقامة الصلاة الخاصة بالضيوف، وقد جاء في وصف مضافة درهام في إنجلترا ما يأتي: «كانت دار الضيافة المشهورة في الجهة الغربية من الدير مشرفة على الماء. وكان يشرف عليها وكيل الرئيس بنفسه ... وكان طعامها جيدا، وأثاثها جميلا نظيفا ... ولم تكن الإقامة فيها محددة بوقت ... جاءها في يوم من أيام حزيران راهبان ومعهما جماعة كبيرة من الرجال العاديين ... وكان اليوم يوم أحد، ولكنهم استقبلوا باحترام، وأعطوا أماكنهم وقرئ قداس خاص من أجلهم وقدم لهم الطعام، ثم تركهم أمين الدار وانصرف إلى قراءة أسفاره المقدسة. أما هم فخرجوا يتنزهون ويمتعون الطرف برؤية قلعة درهام».

ولا نجد مكانا آخر كانت تتعاقب فيه المناظر الخلابة كما كانت تتعاقب في دار الضيافة في أديرة العصور الوسطى ... فقد كان يأتي إليها جماعات من كل طبقة وصنف من الناس - فالنبلاء والسيدات والفرسان والتجار والشعراء والمغنون والرهبان ورجال الدين والرحالون والحجاج والإخوة والمستعطون - كل أولئك كانوا يملأون القاعات ويشغلون المقاعد المحيطة بالموائد». وهذه الجماعات كانت سلوة لأهل القرى المحيطة بالدير. إذ لولاها لظل الريف الأوروبي بعيدا عن كل حركة ونشاط،

ولقضى الناس حياتهم بين الحقل والبيت والكنيسة. والمستشفى كان مكانا للعناية بالمرضى.

كان من الطبيعي أن تغرر الثروة العظيمة التي وصلت إلى أيدي الرؤساء بالأديرة فتخرج بأهلها عن الطريق الأصلية التي اختطها لها مؤسسوها وأرادها لها منشئوها، فانصرف بعضها إلى الناحية الاقتصادية البحتة، وصرف جهده في تنمية هذه الثروات الضخمة. وهذا ما قصده جرالد الولشي في حملته على بعض أديرة مر بها فلم تعجبه، وكان ذلك في القرن الثاني عشر، إذ قال عن الرهبان إنهم لم يقوموا بأي وعظ أو قراءة القداس أو أي عمل روحي بالمرة. كانوا علمانيين عاديين لكنهم قد نذروا الطاعة والهوية والفقر ... وبذلك عاشوا جماعات، وامتلكوا الأراضي الواسعة، واختاروا رؤساءهم وكهنتهم، ولم يعملوا في الأرض بأنفسهم ولكنهم أجروها أن يدفع لهم عنها نقودا وغلات.

وهذه الصورة وأمثالها هي التي كان ينتج عنها أن تقوم بين آن وآخر حركات جديدة تعمل لإصلاح هذه الأحوال فتتزايد الأديرة وتزداد الرهبنات وتتعدد على حسب البواعث والحاجات. ومن ثم كانت الحياة الروحية مستمرة في أوروبا، وإن طغت عليها نواح أخرى فقد كان ذلك مؤقتا. والوصف الذي أختم به هذا الفضل هو لدير كليفو، وهو يتفق وما نعرفه عن أكثر الأديرة، في أوقات نشاطها ونجاحها، في توجيه سكانها ومن يتصل بهم في السبيل السوي. فقد جاء في هذا الوصف الذي وصل إلينا من القرن الثاني عشر ما يأتي: «عندما تدخل كليرفو، بعد أن تخطى سفح التل المشرف عليه، تشعر أنك في هيكل

لله. والوادي الهادي الصامت، ذو الأبنية البسيطة، يعبر عن الضعة التي يشعر بها سكانه. وقد سيطرت سكينة تشبه سكون الليل في هذا الوادي الخاصة بالرجال العاملين دونها تراخ أو كسل ... والوحدة التي هـر بها أهـل هـذا الوادي هـي مصـدر أساسي لسـعادتهم الروحيـة ... ويتحدث الناس عن العجائب التي تتم في هذا المكان، وليس ذلك بغريب - ففيه تعود إلى المعتوهين عقولهم ويولدون من جديد، وفيه يصبح المتكبر متواضعا والغنى فقيرا وفيه تتحول ظلمة الخطاة إلى نور ... والشعور بالسعادة الروحية، الذي ملأ قلوب أهل كلرفو، يحملهم على الاعتقاد بأن صعودهم إلى السماء قد بدأ من الآن ... فإذا صلوا وهمسوا في صلواتهم شعرت أنهم يتصلون بالله بالروح والحق ... حتى في أعمالهــم اليدويــة يبــدو عليهــم الاطمئنــان الروحــي والعمــل بوحــي من الروح الإلهي ... ومع أنهم أصلا من طبقات متباينة في حياتهم الاجتماعية فقد زال كل ما كان بينهم من فوارق وأصبحوا الآن بنعمة الله شيئا واحدا».

هذا هو الدير الذي كان مركز الحياة الروحية في العصور الوسطى.

## في الجامعة

كانت مدرسة القصر التي أنشأها شارلمان لتعليم أبناء الأمراء من أقدم المدارس التي قامت في العصور الوسطى. وقد حافظ عليها خلفاؤه واهتموا بها، ومثلها كانت المدرسة التي أسسها ألفرد الكبير في وسكس بإنجلترا لما انصرف إلى تنظيم مملكته. واهتمت هذه المدرسة الملكية بتعليم اللغة اللاتينية وأمور الكتاب المقدس وإتقان الطقوس الدينية، وكان ألفرد يجمع لها الطلاب من كان يعلق عليهم آمالا لخدمة الدولة في مستقبل حياتهم، سواء في الإدارة المدنية أو في الوظائف الدينية.

ولا نعرف أن كثيرا من الملوك فتح مثل هاتين المدرستين. ولكن المعروف أن قيام الرهبنات في العصور الوسطى أدى إلى انتعاش حركة التعليم في مداس الأديرة، ومدرسة الدير كانت خاصة بتعليم الرهبان في الدرجة الأولى، لكن عندما يكون الدير قريبا من قرية أو مدينة فإن أبناءها كانوا يترددون على مدرسة الدير يتعلمون فيها، وهذه المدارس كانت أكبر عددا من مدارس القصور الملكية وأكثر استمرارا؛ لذلك كان أثرها في الحياة العلمية في العصور الوسطى أكبر.

بالإضافة إلى هذين النوعين من المدارس كان هناك نوع ثالث هو «المدارس الكاتدرائية». وسميت كذلك لأنها كانت تقوم تحت إشراف رجال الكنيسة في المدن الكبيرة، وكان مركزها الكنيسة نفسها. ولما كانت هذه الكنيسة تسمى كاتدرائية، فقد نسبت المدارس إليها، وكان غرض هذه المدارس إعداد رجال الدين للقيام بشؤون الكنيسة وخدمة الجماعة، وكانت شهرة هذه المدارس تتوقف على المعلمين أكثر من أي شيء آخر. فإذا قيض لإحداها معلم مشهور تقاطر إليها الطلاب من

كل صوب، وعندئذ كانت المدرسة تتزعم الحركة العلمية في المنطقة كلها. وقد انتهت زعامة هذه المدارس في شمال فرنسا في القرن الحادي عشر إلى مدرستي شارتر وباريس.

وإذا نحىن أخذنا مدرسة شارتر وجدنا أن منهاج الدروس فيها كان يشمل اللغة اللاتينية والبلاغة والمنطق والفلك والحساب والهندسة والموسيقى، وهذه المباحث السبعة كانت تدرس في جميع هذه المدارس على اختلاف أماكنها وتباعدها، ومدارس فرنسا وإسبانيا كانت تعنى بالحساب والهندسة أكثر من غيرها لتأثرها عاكان للعرب في الأندلس من تقدم في هذين العلمين.

لكن في القرن الحادي عشر دخلت المدارس أبحاث جديدة، واستمر دخولها في القرن الثاني عشر، ومن هذه الأبحاث الجديدة التشريع الروماني وفلسفة أرسطو. وأقبل المتعلمون على الأبحاث الجديدة إقبال الظمآن على الماء العذب. وشملت العناية بها رجال الدين والعلمانيين على السواء. وبحث الطلاب عن المدرسين الماهرين في هذه المواضيع وتقاطروا إليهم لينهلوا من منبع علمهم الغزير، فصارت بعض المدارس تغص بآلاف الطلاب، وكانت هذه الحركة هي بدء تأسيس الجامعات في أوروبا.

ولما كثر عدد الطلاب والمعلمين صار من الضروري تنظيم أمورهم، وكان المألوف في العصور الوسطى أن تنشأ نقابات لتحقيق مثل هذه الغاية، فنشأت نقابات للمعلمين والطلاب؛ أما المعلمون فكان يهمهم ألا يزاحمهم أدعياء العلم، فاهتموا بما يمكن تسميته «إجازة التعليم». ذلك أن المعلم متى اطمأن إلى معرفة الطالب وتمكنه من علمه منحه «إجازة التعليم»، فصار له الحق بالتدريس، ولا يمكنه ذلك بدونها. وهذا الأمر كان معروفا من قبل في العالم العربي. وأما الطلاب فكانوا يهتمون بالمحافظة على حقوقهم كجماعات، فلا يعتدى عليهم، وكانوا يريدون تحديد واجباتهم، فلا يتجاوزها المعلمون أو غيرهم.

كانت باريس في القرن الثاني عشر قد بَعُدَ صيتها وعظم شأنها على يدى وليم وأبيلار، حتى صارت في طليعة مراكز العلم؛ ولكثرة ما كان يؤمها من الطلاب والمعلمين كانت أول مدينة نَظُّمَ فيها أهلُ العلم أنفسَهم، ومن ثم كانت أول جامعة في شمال أوروبا جامعة باريس. فقد انتظم المعلمون فيها في نقابة، وكان المعلم الجديد، بعد أن يحصل على إجازة من معلمه الخاص، ومن رئيس المعهد، يتوجب عليه أن ينضم إلى النقابة. وكان هذا الأمر يتطلب حفلة خاصة يرحب فيها المعلمون القدماء بالزميل الجديد فيأكلون ويشربون ويطربون على حسابه. وأصبحت هذه الحفلة جزءا لا يتجزأ من الإجراءات اللازمة لإدخال العضو الجديد في زمرتهم، بل إنها اكتسبت، بعد مدة قصيرة صبغة قانونية. وكانت الحفلة تبدأ بشكل رسمي إذ يتقدم المعلم الجديد فيقسم عين الولاء لأنظمة الجماعة والمسؤولين فيها، ثم يجلس في كرسي كبير، ويوضع بين يديه الكتاب الذي يدل على نوع دراسته. فالـذى يـدرس الآداب كان يوضع أحـد كتـب أرسـطو بـين يديـه، ويلبـس خاتما وتوضع على رأسه طاقيه مربعة الشكل ثم يتقدم المشرف على الحفلة فيقبله علامة على قبوله في أخوة المدرسين، وعندها يلقي العضو الجديد خطبة الافتتاح. فإذا انتهى الشكل الرسمي انتقل الجميع إلى المائدة التي أعدها لهم الزميل الجديد.

ومن الثابت أن بداءة هذا النظام كانت في القرن الثاني عشر، في أواخره، لكن تمامه جاء في القرن الثالث عشر أو بعده. ومن الأمور التي أثرت في حياة الجامعة الباريسية الميثاق الذي منحه فيليب أغسطس ملك فرنسا للجامعة سنة ١٢٠٠. فقد حدثت خناقة صاخبة بين طلاب الجامعة وبين أهل باريس في تلك السنة، بدأت في الحانة وانتهت في الشوارع، ونال الطلاب أذى شديدا من جرائها. فتقدم الملك إلى إرضائهم فعاقب رئيس المجلس البلدي الذي كان قائد الشعب. وأصبح يتوجب على صاحب هذا المنصب أن يحترم حق الطلاب في الاجتماع، ما دام مدرسوهم لا يمانعون في ذلك. وتلا هذا الميثاق أن استقلت الجامعة عن القضاء المدني في باريس، وأصبحت قضاياها تنظر في المحاكم الدينية.

وكان من نواحي التنظيم الأخرى التي عني بها المدرسون على أيدي نقابتهم المدة التي يقضيها الطالب قبل أن يسمح له بالتقدم إلى الامتحان الأخير، ونوع المواد التي يتحتم درسها في كل حالة. ولما كانت المواضيع بحد ذاتها متنوعة، فقد نشأت أربع نقابات المدرسين: واحدة تضم معلمي الآداب، وأخرى تضم معلي القانون، وثالثة تضم معلمي الطب، ورابعة وهي التي اعتبرت أعلاها كلها، كانت تضم معلمي اللاهوت. وكان لكل من هذه عميد، وكان عميد الآداب، بحكم كثرة

المدرسين والطلاب في دائرته، من أول الأمر، صاحب نفوذ خاص جعله على توالى الأيام الرئيس الأعلى للجامعة.

وكان طلاب الآداب خاصة مقسمين إلى أمم. ففي باريس كانوا أربع أم: هي فرنسا ونورماندية وبيكاردي وإنجلترا. وليس معنى هذا أن الطلاب كانوا من هذه البلدان فقط، ولكن هذه كانت الأصول. فالطلاب الذين جاؤوا بعد التقسيم انضموا إلى هذه الأمم بحسب الجهة. فالأمة الفرنسية كانت تشمل جميع الطلاب الآتين من جنوب أوروبا، والامة الإنجليزية كانت تضم جميع طلاب الشنال. وكان زعيم كل من هذه الأمم ينتخب من أبنائها.

واشترط، في وقت مبكر من أدوار التنظيم، أن يختار كل طالب المعلم الذي يريده. فلا يظل حرا في التنقل من واحد إلى آخر. وحددت الكتب التي كان من الضروري أن تدرس في السنوات الخمس أو الست التي يقضيها المتعلم في الجامعة، وهذه المدة كانت الحد الأدنى لطلاب الآداب. أما طلاب اللاهوت فكانت المدة ضعف ذلك أو تزيد؛ لأنه لم يكن يجوز لهم البدء بدراسة اللاهوت حتى يحصلوا على درجة «العالمية» في الآداب أولا. ومثل هذا كان ينطبق على طلاب الطب أيضا. وكانت طريقة التدريس أن يقرأ المعلم النص ويشرحه ويفسره ويعلق عليه. وقد يكون عدد الطلاب كبيرا، فيكون على يحين العلم ويساره رجلان يعيدان ما يقول حتى يصل إلى جمهور المستمعين. ولم تكن هذه الدروس تُلقى في أماكن خاصة بها، بل كانت أية قاعة تصلح لذلك، وقد تُلْقَى الدروسُ في الحانات، إذ يخليها روادها.

وكان الطلاب أحرارا في شؤون معيشتهم واختيار أماكن السكنى. فالأغنياء منهم كانوا يستأجرون منازل يقيمون فيها مع الخدم والأعوان، أما الفقراء، وهم أكثر الطلاب، فكانوا يقيمون جماعات. فيستأجرون قاعة يسكنونها ويشتركون في دفع أجرتها، وينتخبون أحدهم لجمع الأجرة ودفعها والإشراف على أمورهم العامة. لكن أصحاب الشأن بدأوا منذ القرن الثالث عشر يتنبهون إلى الجامعة وطلابها، فأخذوا يقدمون للطلاب مساعدات، كأن يهبوهم مكانا للسكن أو الدرس. وأول ما يجدر ذكره ما قام به روبرت دي سوربون الذي أنشأ كلية لطلاب اللاهوت في الحي اللاتيني. وكانت هذه الفعلة بداءة قيام النظام المعروف بنظام الكليات في الجامعة.

وكانت جامعتا أكسفورد وكامبردج في مقدمة الجامعات التي استفادت من نظام الكليات. فقد كانتا حديثتي العهد؛ فالأولى أنشأها طلاب من جامعة باريس، والثانية أوجدها طلاب انشقوا من أكسفورد. وتلقي ملوك إنجلترا ورجال الدين والسياسة فيها هذه الحركة بالخير ووهبوها الأبنية الكثيرة فأخذ أهل كل منها بتنظيم أمورهم كلية مستقلة استقلالا داخليا مع الاتحاد تحت إشراف رئيس عام.

وما اهتم به أهل الخير، خاصة في إنجلترا، هو تأمين المعاش للمدرسين. فقد كانوا أولا يعتمدون على ما كانوا يتقاضونه من طلابهم، ولم يكن هذا الذي يكفيهم. فلما كفوا مؤونة ذلك، عن طريق حبس الأملاك على الكليات، اطمأنوا إلى معاشاتهم وانصرفوا إلى درسهم يجيدونه.

والرواية التي وصلت إلينا عن كون المعيشة التي كان يحياها طلاب الجامعات في القرون الوسطى ملبئة بأخبار الحياة الصاخبة، غنية بالقصص البوهيمية. ولعل هذا ما كان منتظرا من ثلاثة آلاف طالب في أكسفورد ونحو أربعة آلاف في في باريس، وغيرهم في أماكن أخرى. فقد بلغ عدد هذه الجامعات في أوروبا في القرن الخامس عشر نحوا من السبعين. وقد كان هؤلاء الطلاب ينظمون مقطوعات شعرية يصفون فيها أحوالهم. وقد وصلنا الكثير منها. جاء في إحداها قول طالب «أنا الطالب الكثير التجوال! لقد خلقت للشقاء والنَّصَب. وما أكثر ما يوصلنى الفقر إلى درجة الجنون. كم كنت أحب أن استمر في الاغتراف من مناهل الأدب والمعرفة، لكن حاجتي إلى النقود أقصتني عن الدرس. إن ثيابي الرقيقة الممزقة أنستني معنى الدفء، لكثرة ما أحس بالبرد. وكم اضطررت إلى التغيب عن الكنيسة سعيا وراء ما أتقوت به. فهل لـك أيهـا الـثرى العظيـم أن تكفينـي مؤونـة الحاجـة الملـة، وأنـا أبتهـل إلى الله أن يكافئك على ما تعطيني».

وكتب طالب فرنسي عن نفسه يقول «لقد كلفتني المقامرة كل علمي ... فليس مدينة أو قلعة في فرنسا لم أخلف فيها كتابا: فقد بعت كتاب الألفباء في غندلوس، وتركت ليتانيتي (أي كتاب الصلوات) في بونتارلي، وما تبقى معي من الكتب أنفقت ثهنه في شرب الخمر في الطريق».

على أنه ليس كل الذي وصل إلينا من هذا النوع. فقد خلف لنا القرن الخامس عشر مراسلات تبودلت بين والتر باستون، الطالب بجامعة أكسفورد وأمه وأخيه ومعلمه حول نفقات ولتر وتعليمه.

أرسلت السيدة باستون ابنها إلى أكسفورد وأوصت كاهن العائلة أن يرافقه ويشرف على أموره، وطلبت إليه أن يحذر ابنها وُلتر من قبول الثوب الكهنوي لوظيفة عالية قبل أن يبلغ الثالثة والعشرين. وقد كتب ولتر إلى أمه أثناء إقامته في الجامعة رسالة جاء فيها «أمي العزيزة المحترمة ... إني أستغرب لأنك لم تكتبي لي جوابا على خطابي الأخير .. وقد أخبرتك في تلك الرسالة أني سأبعث إليك بتفصيل ما أنفقته وها أنا أفعل الآن .. وصلتني العشرون شلنا التي كانت مع رسول المطران .. أما نفقاتي فقد بلغت ستة جنيهات وخمسة شلنات وخمسة بنسات وثلاثة أرباع البنس وهي تزيد بنحو ثمانية شلنات عن المبلغ الذي كان عندي. وقد اقترضت هذه الشلنات الثانية من المعلم إدمون؛ لذلك أرجو أن ترسلي النقود مع تناول هذه الرسالة، أو مع من يأتي من جهتك».

ويذكر المدرس إدمون في رسالة بعث بها إلى الوالدة بأن ابنها ولتر طالبه في قسم الآداب، وأنه شديد الحرص على التعلم، وأنه من المؤكد بعد ذلك أن ينتقل إلى قسم القانون إذا رغبت هي في ذلك. ويطلب منها أن تعرفه برغبتها. وقمة رسالة أخرى كتبها ولتر إلى أخيه جاء فيها «لقد احتُفِلَ بنيلي الباكلوريا يوم الجمعة في السابع عشر من حزيران، ويوم الإثنين أقمت المأدبة لرصفائي. وقد وعدتني السيدة هاركور ورجل آخر بأن يرسلا لي لحم طيور للمأدبة، لكنهما أخلفا الوعد فاكتفينا باللحم العادي، وقد كان كثيرا فالتهم أصحابي منه ما شاهدوا. وليحفظك الله سالما، آمين».

هذه صورة من الحياة الجامعية في العصور الوسطى. والجامعة يرجع إليها الفضل في تنظيم الجهد العلمي والنشاط الفكري في تلك الأيام وتهيئة الجو للنهضة العامية التي سارت بأوروبا شوطا بعيدا في سبيل التقدم.

لقد مثّل النشر عبر العصور أداةً للتمدّد والاحتواء، وهو بذلك استطاع أن يمتلك قُدرة استثنائية على التجدّد والتنوّع في حركته وتحوّلاته التقنية، بدءًا من الإيماءة ومرورًا بالنقش ثم الطباعة على الورق، ليُشكّل بذلك ضوءًا مُتعدّد الطبقات، يَقبضُ بوميضه على أحاسيسنا المتغيّرة بفعل الزّمن.

إن تمدّدًا على هذا النّحو، يمكنه أن يقلّص المسافة، وأن يُجسّد حاجتنا إلى التنقّل عبر المحطات العابرة للتاريخ، بل يُثري تجاربنا في تشكيل القوالب الحيّة لذاكرة لا تغيب.

فتلك التحوّلات التي أنتجتها التكنولوجيا لم تأتِ صدفةً، إنها انبثاقُنا المبتكر نحو خلق الترابط مع الآخر في هذا العالم الوسيع.

ضمن تلك الرؤية، صمّمت وزارة الثقافة مشروعها نحو النشر الرقمي ليقينها بضرورة توسيع نطاق النّشر وإتاحته أمام أكبر عدد ممكن من الباحثين والدارسين والقُرّاء.

وزير الثقافة عماد عبدالله حمدان

